
 

 

  

  

  

 

 

 

 

 

 

 

Indexation        

 

 

 

 

 

 

REVUE SEMESTRIELLE / N° 009 / DECEMBRE 2025 

ISSN : 1987-1538 

E-mail : revuemiri09@gmail.com 

Tel. +237 6 99 56 34 79 / +223 75 35 97 82 

Bamako - Mali



 

 

             

 

PRESENTATION 

             

  

 

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique 

spécialisée du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques 

(CARIS) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche 

en histoire de la philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage, 

métaphysique, épistémologie, philosophie des sciences, philosophie morale et 

politique, esthétique, philosophie du droit, histoire des idées, philosophie de 

l’environnement, théologie et en ontologie. 

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche 

philosophique à travers le partage des résultats d’avancées scientifiques, 

l’innovation thématique, et la culture de l’esprit critique.  

 

Son objectif spécifique est de redynamiser la production des thématiques 

pertinentes sur les réalités sociales africaines, les théories de la connaissance, la 

philosophie du développement, la philosophie des médias, la crise de l’identité de 

l’Afrique moderne, la philosophie de l’information et la pensée philosophique 

africaine. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

             

 

EQUIPE EDITORIALE 

             
 

DIRECTEUR DE PUBLICATION    

Pr Belko OUOLOGUEM (Mali) 

 

DIRECTEUR ADJOINT  

Pr Sékou YALCOUYE (Mali)    

                                                                                                         

COMITE SCIENTIFIQUE ET DE LECTURE 

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph Ki 

Zerbo, Burkina-Faso) 

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de 

Cocody-Abidjan), 

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I, France) 

Pr Mounkaïla Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni de 

Niamey) 

Pr Samba DIAKITÉ (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké) 

Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille I, France) 

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de 

Bouaké) 

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouët-Boigny, Cote 

d’Ivoire) 

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de Cocody-

Abidjan) 

Pr Blé Marcel Silvère KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara de 

Bouaké) 

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universités UGLC SONFONIA, 

Conakry, Guinée) 



 

 

Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki Zerbo, 

Burkina-Faso) 

Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, Université Yambo 

Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali) 

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

 

COMITE EDITORIAL 

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, 

Mali) 

Dr Siaka KONÉ (Philosophie,Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim Amara DIALLO (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

Dr Oumar KONÉ (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Amadou BAMBA (Economie, Université des Sciences Sociales et de Gestion de 

Bamako, Mali) 

Dr Eliane KY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Samba SIDIBE (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

M. Souleymane COULIBALY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

 

REDACTEUR EN CHEF 

Dr Mahmoud ABDOU (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

 

COORDINATRICE 

Dr Palaï-Baïpame Gertrude (Histoire, Université de Douala, Cameroun) 

 

COORDINATEUR ADJOINT 

M. Fousseyni BAGAYOKO (Informaticien, responsable technique de la Revue) 

 

 

 



 

 

             

 

POLITIQUE EDITORIALE 

             

 

 

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui paraît deux (2) fois 

l'année et publie des textes qui contribuent au progrès de la connaissance dans tous les 

domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI publie des articles 

de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études critiques.  

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il soit 

un article de fond, original et comportant : une problématique, une méthodologie, un 

développement cohérent, des références bibliographiques. » (Conseil Africain et 

Malgache pour l'Enseignement Supérieur CAMES) 

✓ La bibliographie doit être présentée dans l’ordre alphabétique des noms des 

auteurs.  

✓ Classer les ouvrages d’un même auteur par année de parution et selon leur 

importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la même année.  

✓ Tous les manuscrits soumis à la revue MIRI sont évalués par au moins trois 

chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.  

✓ Suite à l’acceptation de son texte, l’auteur-e s’acquitte des frais d’instruction et 

de publication avant la poursuite du reste de la procédure.  

✓ Un texte ne sera pas publié si, malgré les qualités de fond, il implique un manque 

de rigueur sémantique et syntaxique.  

✓ Chaque auteur reçoit son Tiré à part dès la publication du numéro. 

✓ Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des textes 

publiés sont exclusivement réservés à la revue MIRI. 

✓ Après le processus d'examen, l'éditeur académique prend une décision finale et 

peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des présomptions sur la 

qualité de l'article.  



 

 

             

 

SOMMAIRE 

             

 

1. KOUYATÉ Alou, NASSOKO Lassana 

Les médias à l’épreuve de la pensée philosophique contemporaine………………….....1 

 

2. Domèbèimwin Vivien SOMDA 

Éducation et crise écologique en l’ère de l’anthropocène…………………………..….20 

  

3. Assindah MAGNETINE, Bahan LANDJERGUE  

La vie socio-économique à l’épreuve de la crise sécuritaire dans la préfecture de 

Kpendjal au Nord-Togo…………………………………………………………….....40 

 

4. IDI OUNFANA Nassirou 

La philosophie de la paix : entre Etat de droit démocratique et insécurité au 

sahel…………………………………………………………………………………...57 

 

5. KOFFI Lopez Emmanuel Oscar 

Morale et religion : prolégomènes à un humanisme laïc……………………………....71 

 

6. Okon Bernardin DJOUPO 

L’heure africaine : Déconstruire une habitude temporelle en Afrique pour une 

temporellité authentique avec Heidegger…………………………………………..….84 

 

7. Gabriel VANNA 

Le numérique au-delà d’une révolution historique : introduction à la fabrique 

philosophique de la culture perceptive………………………………………..……...100 
 

8. Bah Leger KOUADIO 

Karl Marx et Amartya sen : convergences et divergences dans l’analyse du 

capitalisme………………………………………………………………………..….114 

 

9. Adjoua Marie Jeanne KONAN, Antoine KOUAKOU 

Coopération verticale/multilatérale et développement durable des états africains…...132 
 

10.   Jean Désiré SAWADOGO 

Qu’on est si bien sur sa propre natte : Autonomie et développement endogène dans la 

pensée de Joseph KI-Zerbo……………………………………………………..…....149 

 

 

 

 
 



 

 

11.   Affoué Valery-Aimée TAKI 

Et si la nature avait un visage : réflexion lévinassienne sur un écologisme humaniste..166 
 

12.   Dieudonné Achille Ozi GAGBÉI 

Un regard sur la participation démocratique du chrétien dans les États africains…....178 

 

13.   MASSIKINI MOKEKA Jean-Pierre 

Réflexions sur les rapports juridiques entre le pouvoir central et les provinces en 

République Démocratique du Congo…………………………………………..…….192 

 

14.   Huédoté Fernand HOUNTON 

Des fondements philosophiques de la notion de programme génétique : entre cause 

finale et cause formelle………………………………………………………………212 

 

15.   Mahmoud ABDOU  

Identités culturelles : entre conflits et nécessité d’un mieux vivre-ensemble……...…229 

 

16.    Antoine BORUGH-BU-DJORH 

La souveraineté des Etats africains à l’épreuve des coups d’Etat militaires : entre 

émancipation et néocolonialisme………………………………………………….....241 
 

 

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 
 

 



 

 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  1 

 

LES MÉDIAS À L’ÉPREUVE DE LA PENSÉE PHILOSOPHIQUE 

CONTEMPORAINE 
 
 

KOUYATÉ Alou, 

doctorant en Philosophie Politique,  

Éthique et Morale à l’Université Félix Houphouët-Boigny de Cocody, Côte d’Ivoire 

E-mail : kouyatealou50@gmail.com 

 

NASSOKO Lassana, 

docteur en Littérature française,  

École Normale Supérieure de Bamako, ENSUP 

E-mail : nassokolassana@gmail.com 

 

Résumé 

L’implication des intellectuels dans les affaires sociales n’est pas récente. C’est ainsi 

qu’on parle d’une poésie  engagée contrairement à une autre lyrique, de même manière pour 

l’art, le roman, bref pour tous les genres littéraires. Ce qui justifie qu’avec le réalisme et le 

naturalisme du XIX ᵉᵐᵉ siècle, les écrivains s’engagent à fond dans les maux de la société. Ces 

courants se fixent comme objectif de décrire la réalité telle qu’elle est. C’est dans ce sens 

qu’Émile Zola prend part dans le procès public et très médiatisé de l’affaire de Dreyfus. Ce 

travail permet de comprendre les défis et les écueils des mutations engendrées par l’exploration 

du champ communicationnel. 

 

Mots-clés : Éthique et déontologie, Communication, Information, Médias, Maux sociaux. 

 

 

Abstract 

The involvement of intellectuals in social affairs is not recent.  This is how we speak of 

a committed poetry unlike another lyrical, in the same way for art, the novel, in short for all 

literary genres.  This justifies that with the realism and naturalism of the 19th century, writers 

are fully committed to the ills of society.  These currents are set as a goal of describing reality 

as it is.  It is in this sense that Emile Zola takes part in the public and highly publicized trial of 

the Dreyfus affair.  This work makes it possible to understand the challenges and pitfalls of the 

mutations caused by the exploration of the communication field. 

 

Keywords : Ethics and ethics, communication, information, media, social evils. 

 

 

 

 

 

 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI
mailto:kouyatealou50@gmail.com
mailto:nassokolassana@gmail.com


 

 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  2 

 

Introduction 
 

Quand on parle de philosophie, nombreux sont ceux qui pensent à une discipline 

purement théorique et abstraite ; ceux-là sont persuadés qu’il s’agit d’une activité qui regroupe 

des individus particuliers, voire marginaux. Aux yeux de l’homme du sens commun, le 

philosophe est perçu comme un mythe, une personne incomprise et méconnue qui vit hors de 

la réalité. À côté de cette perception du philosophe, on peut ajouter sa démarche essentiellement 

critique qui consiste à s’interroger sur l’essence des choses ou à remettre en cause les choses 

les plus évidentes  de la vie comme nos croyances, habitudes, idéologies etc. La philosophie est 

perçue aujourd’hui, par certains, comme une activité qui tourne en rond, étant donné que depuis 

sa naissance jusqu’à nos jours, elle pose les mêmes questions, là où les autres disciplines (la 

science, la technique) avancent à pas de géant. 

Cependant, un tel préjugé montre que ceux-ci ignorent complètement la spécificité de la 

réflexion philosophique. En effet, elle demeure la seule discipline qui ne manquera jamais 

d’objet. Elle peut se prononcer sur toute forme de connaissances. C’est tout le sens de ces 

propos de (Augustin John Langshaw, 1970, p. 21) lorsqu’il affirme que : 

la philosophie sans cesse déborde ses frontières et va chez les voisins. Je crois que la seule façon 

de définir l’objet de la philosophie, c’est de dire qu’elle occupe de tous les résidus, de tous les 

problèmes qui restent encore insolubles, après que l’on a essayé toutes les méthodes éprouvées 

ailleurs. 

C’est ce qu’il fait qu’elle investit aujourd’hui plus sur les nouveaux paradigmes 

scientifiques et la conduite des médias avec l’impact de la communication dans nos sociétés 

modernes individualistes et démocratiques. 

Par ailleurs, pour se départir de cette philosophie idéaliste, spéculative ou abstraite, taxée 

de platonicienne, c’est-à-dire une philosophie rivée sur les concepts, des philosophes modernes 

éprouvent le besoin de penser la modernité. De ce fait, la modernité qui commence à partir du 

XVII ᵉᵐᵉ siècle jusqu’à nos jours est l’époque de la communication avec l’appui des médias 

comme « quatrième pouvoir ». (Pierre Bourdieux, 1994, p. 3). En d’autres termes, des 

philosophes très soucieux de l’ampleur des médias sont convaincus que la philosophie doit être 

en phase avec cette modernité.  Elle a cette obligation de comprendre les mécanismes qui sous-

tendent la conduite des médias pour que ces derniers ne soient pas une source d’aliénation pour 

l’homme. C’est probablement dans ce sens que des philosophes entrent dans le cercle 

journalistique. D’où la nécessité de s’interroger sur ce qu’est réellement le journalisme ? Ce 

constat ouvre sur une suite de problématiques à examiner. Quel rapport entretient la philosophie 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  3 

 

et le journalisme aujourd’hui ? Cette question essentielle ne peut être répondue qu’à l’aune des 

interrogations spécifiques : Quelles raisons peuvent-elles motiver les philosophes à s’investir 

dans le journalisme ? Pourquoi quitteraient-ils le temple du savoir pour s’afficher sur la scène 

médiatique ? La morale communicationnelle permet-elle d’encadrer éthiquement les discours 

médiatiques ? 

Pour mieux prendre en charge notre sujet, ce sont les différentes questions auxquelles 

nous jugeons utile d’apporter des réponses favorables tout au long de cette étude. Y parvenir 

nous permettra de comprendre que la philosophie n’est pas comme certains le croient une 

discipline obsolète. Parce qu’avec la modernité, elle s’intéresse à l’histoire du présent, c’est-à-

dire la question des médias, leur influence et impact sur la vie des hommes. Par conséquent, 

nous adoptons la méthode sociocritique. Ainsi, pour mener à bien notre sujet, nous allons 

l’orienter suivant ce plan. Dans un premier temps, nous aborderons la relation entre la 

philosophie et le journalisme. Mais avant d’en arriver là, nous jugeons nécessaire de faire 

quelques réflexions sur le concept de communication, en abordant le thème de communication 

médiatisée. Ensuite, nous consacrerons nos recherches sur la morale communicationnelle. Pour 

finir, nous montrerons que, c’est devant l’hostilité des journalistes de s’entendre sur des règles 

déontologiques que la justice fait son apparition dans le journalisme. Désormais, ce sont les 

tribunaux qui libèrent sur les droits et les devoirs des journalistes, des hommes de médias. 

 

1. Philosophie et journalisme  
 

1.1.  La communication médiatisée  

De nos jours, la communication fait l’objet de nombreux débats. Que ce soit dans les 

disciplines théoriques que pratiques, elle intéresse maintenant beaucoup plus de penseurs que 

dans un passé récent. Probablement avec l’irruption sans précédente des technologies de 

l’information et de communication dans nos quotidiens, la communication prend une nouvelle 

ampleur inattendue. Penser cette notion, la circonscrire, comprendre ses mécanismes et essayer 

de déterminer ses fondements cognitifs et inconscients devient la préoccupation des 

psychologues et des linguistes, de  même que les philosophes (analytiques) ou tout simplement 

les acteurs de la communication. Ils ont jugé opportun de mettre en place des théories modernes, 

en adéquation avec la vitesse de la transmission de l’information dans les médias et l’impact de 

la communication dans la société. Elle constitue dorénavant un champ de recherche qui acquiert 

plus d’adhérents. 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  4 

 

De prime abord, communiquer désigne cette activité qu’utilisent les hommes pour 

faciliter leur interaction. Elle était juste conçue comme l’énonciation d’une pensée. Elle se sert 

fréquemment du langage pour y parvenir. En effet, nous pouvons communiquer par plusieurs 

et différentes manières. Toute communication suit ce modèle classique à savoir : émetteur, 

message et récepteur. Toutefois, au cours de l’histoire et de l’évolution des sociétés et des 

théories, ce panorama change surtout avec l’avènement du télégraphe et de l’informatique dans 

la communication. 

De manière générale, « la communication est définie comme la transmission de 

l’information entre deux lieux ou entre deux personnes ». (Jean pierre Menier, Daniel Péraya, 

2015, p. 34). La première partie de la définition nécessite l’existence d’un message codé qui 

regroupe un ensemble de signes à décortiquer pour saisir l’information. À ce stade, il nous faut 

comprendre l’information dans son sens technique, c’est-à-dire au sens de transmettre un 

message. Par contre, la seconde partie décline une interaction directe entre deux individus, sans 

support ou canal pour transporter le message. 

Cette manière de définir la communication peut être caractérisée de trop formelle même 

si, au préalable, montre qu’il s’intéresse à une conception technique de la communication, 

portant celle-ci ne peut se décliner sous une forme purement abstraite. En d’autres termes, 

même si le message passe par télégraphe, forcément, l’émetteur et récepteur sont des sujets 

physiques et le message renferme nécessairement un sens : un contenu sinon serait inutile. Il en 

découlera que cette conception de la communication n’est plus utilisée comme modèle quand 

il s’agit de comprendre cette notion, mais puisqu’elle fait partie des premières théories et qu’elle 

a beaucoup influencées celles qui l’on suivies, elle est juste sollicitée comme rappel pour mieux 

expliquer les nouvelles théories. Pour appréhender cette notion de communication, d’autres 

pensent qu’il faut des « théories qui rendent compte des pratiques de communications et qui les 

replacent dans l’ensemble des activités humaine ». (Serge Proux, Philippe Breton, 2006, p. 10). 

Si en « partant du point de vue que tout acte illocutoire est destiné à transformer la 

réalité » tel que l’affirme (Jean pierre Menier, 2015, ibid) il peut exister de multiples et 

différentes manières de transformer celle-ci. Dans cet ordre d’idées, J. L. Austin montre que 

certains de nos énoncés ont une valeur de faits, d’actions. Il donne l’exemple du maire dans 

Quand dire, c’est faire, qui parle la simple énonciation : je vous déclare mari et femme ; scelle 

en même temps l’union sacrée du mariage de deux personnes. Par conséquent, nos paroles ne 

sont pas de simples sons qui échappent de notre bouche pour ne rien signifier en retour. L’acte 

illocutoire induit des droits et des devoirs ; l’énonciation installe des obligations (devoirs) entre 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  5 

 

les partenaires dans une discussion. Lorsque l’un parle ou pose une question, l’autre est obligé 

de répondre même s’il sait que son interlocuteur connaît la réponse de la question posée. À cette 

phase de la communication, nous constatons que l’énonciation « apparait comme un cas 

particulier d’acte juridique, comme un cas juridique accompli par la parole ». (Jean pierre 

Menier, Daniel Péraya, 2015, p. 147). Cet acte juridique contraint l’auditeur en devoir de 

répondre, d’interagir avec son interlocuteur. Donc, il l’impose un rôle à jouer dans la discussion. 

De la même manière, l’énonciation génère des droits. En effet, tout comme l’auditeur est obligé 

de répondre, naturellement il peut exiger aussi un droit de continuer la discussion et d’être 

répondu à son tour. En revanche, il est important de rappeler que ces droits et devoirs induits 

par l’acte illocutoire ne sont valables qu’à l’instant discursif. En d’autres termes, même s’ils 

constituent de cas particuliers d’acte juridique, leur autorité n’a de valeur que durant l’échange. 

La communication devient alors cette activité qui à partir de moyens et de supports et surtout 

une mise en forme, permet la parole humaine d’être transportée vers l’autre. Néanmoins, dans 

nos sociétés modernes individualistes et complexes où chacun souhaite que sa parole soit 

entendue, la communication joue un rôle essentiel. Ce qui explique l’essor des médias. 

Avec l’émergence des sociétés démocratiques où l’individu et sa liberté d’expression sont 

au centre de l’attention, on assiste à une croissance considérable des médias qui tentent de 

donner la parole à chacun. De ce fait, les médias sont fréquemment soupçonnés de 

manipulation, de tromperie, de désinformation et de propagande. Toutefois, les médias 

véhiculant une communication pour les masses, ce que chacun a à dire est-il utile pour tout le 

monde ? S’agit-il d’une communication ou d’un bavardage ? Une telle interrogation amène la 

philosophie, en dépit de sa démarche fondamentalement critique, consistant à s’interroger sur 

ce que nous vivons de manière naturelle et normale, à saisir les sources des dérives de la 

communication. 

Étant définie comme un droit fondamental, la liberté d’expression découle sur toute forme 

d’exagération dans les médias. Ces derniers aujourd’hui débordent de témoignages, de points 

de vue, d’autobiographie, etc. Ce fléau s’aggrave avec l’arrivée de l’internet. Étant un marché 

libre où il n’y a pas de limites ni de règles pour modérer les publications, on assiste plus de 

bavardage qu’à l’expression. Même si « chacun a un droit absolu à l’expression » (Robert 

Maggioro, 2001, p. 109), elle doit être le reflet de la pensée en ce sens que penser c’est 

conceptualiser : c’est-à-dire produire une connaissance qui peut découler sur une véritable 

science et non sur des effets de savoirs ? Mais si parler revient à ne rien dire ou à raconter sa 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  6 

 

propre vie, nous pouvons soutenir qu’avec l’internet, on assiste plus à l’expressionisme qui est 

le reflet des « carences de la pensée ». (Robert Maggioro, 2001, p. 110). 

C’est conventionnel que l’internet a beaucoup d’aspects positifs, il a facilité la recherche 

dans quelque domaine que ce soit. Mais nous en avons aussi toutes sortes d’informations. Tout 

y est mélangé, confondu, mis pêle-mêle. Il y a tellement de choses qui relèvent de l’ivraie. Ce 

phénomène est aggravé par son accès libre dans plusieurs sites. Des sites où, si on clique sur un 

sujet précis, on sera bombardé d’information. Car, chacun y est spécialiste, pire encore sur tout. 

Des gens y débattent et donnent des conseils comme des experts. Malheureusement les non 

avertis seront bernés et désinformés, personne ne prend plus la peine de parcourir les articles 

de presse en format papier ou texte scientifique signé d’un éminent écrivain ou chercheur. Ainsi, 

les vrais spécialistes sont rangés de côté. Les ignorants et imposteurs deviennent les vedettes 

dans la toile. En d’autres termes, on consulte souvent sans cesse sur internet sur de sujets 

essentiels, l’avis des internautes, de nos pseudo- connaissances dont on ignore sur eux. Le 

diagnostic d’un spécialiste ou l’analyse d’un expert sur beaucoup de questions, même très 

techniques, n’est plus reconnu. C’est dans cette perspective que lors de notre entretien avec l’un 

des formateurs de (l’ESJSC), École Supérieure de Journalisme et des Sciences de 

Communication du Mali sur ce sujet, nous faisait part d’un phénomène très fréquent sur les 

réseaux sociaux aujourd’hui : « quand il y a une publication sur Facebook, le premier 

commentaire influence tous les autres commentaires. Même si celui-ci est en déphasage avec 

l’esprit du post». (M. Chérif Hamed Touré,  2025). 

En effet, l’internet a introduit un nouveau mode de vie dans nos quotidiens : le culte de 

soi : « une communication auto-récitative, où, quotidiennement, sinon minute par minute, 

chacun s’expose et expose à chacun, par l’écrit ou la photo, les moindres petits événements et 

non événements de sa vie ». (Robert Maggioro, 2001, p. 112). Poster en instantané ses moindres 

faits et gestes et s’empresser pour les commentaires devient la tendance. Par exemple quand on 

partage des moments en famille ou entre amis ou camarades et collègues, on est animé par ce 

désir de prendre, à chaque instant, des photos, vidéos et d’écrire de petits textes généralement 

vains, pour les partager sur la toile avec nos amis virtuels. Cette nouveauté (Céline Portet Bryon, 

2007, p. 2). 

engendre une société où les individus sont apparemment plus proches, grâce aux médias qui 

permettent une télé-présence, soit une présence virtuelle ; mais ils sont, de fait, plus étrangers les 

uns les autres, […] Ils n’échangent que de manière fragmentaire et superficielle, sans pouvoir 

vraiment vivre ensemble. 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  7 

 

Il peut même arriver qu’on se dispute avec quelqu’un parce qu’il n’a pas liker notre 

publication. Par-là, on voit clairement la présence effective de cette virtualité de l’internet dans 

nos vies. Aujourd’hui, la plupart d’entre nous accordons plus d’importance à leurs amis virtuels 

qu’aux individus avec qui l’on vit et que l’on connait physiquement et moralement. 

Toutefois les médias numériques (avec l’internet) ou les médias classiques (presse écrite 

et audiovisuelle), ne sont que des « outils de transmission de l’information ». (Céline Portet 

Bryon, 2007, p. 10). Le contenu qu’ils véhiculent n’existe pas sans l’émetteur (l’homme), il en 

est le seul auteur. On est en face d’une inversion des rôles dans la mesure où, le contenant (les 

médias) supplante le contenu (le message). Le véritable problème se situe alors au niveau de 

l’homme, l’émetteur du message. Il aurait créé un instrument auquel il ne parvient plus à 

contrôler. Ces innombrables fautes imputées aux médias ne font que traduire la vraie nature de 

l’homme qui veut dominer ses semblables à travers les discours médiatiques. « C’est l’homme 

qui asservit l’homme, qui s’aliène soi-même. Ses objets réfèrent la perception qu’il a, ou qu’il 

veut, de lui de ses semblables ». (Céline Portet Bryon, 2007, ibid.). 

En somme, malgré sa dimension essentielle dans la vie de l’homme, la communication 

surtout médiatisée déborde aujourd’hui sur toute sorte de discrédit : les médias sont taxés 

d’engendrer de nouvelles violences, de tensions sociales. Ceci justifie que la philosophie, de 

par son sens critique tente de soulever les fondements d’un tel fléau, en montrant que c’est 

plutôt l’homme lui-même qui aurait créé les médias qui reflètent sa véritable nature. Toutefois, 

force est de reconnaitre que les philosophes sont, de plus en plus nombreux sur la scène 

médiatique et par conséquent deviennent des acteurs de communication médiatisée. Ce faisant, 

nous allons nous intéresser dans la suite de notre analyse ce qui a favorisé le transfert du 

discours philosophique sur les médias. 

 

      1.2.  L’avènement de la philosophie dans les médias 
 

L’avènement de la philosophie dans les médias se manifeste par une présence accrue de 

la pensée philosophique dans les débats publics, les articles de presse, les émissions de 

télévision et de radio. Cette tendance qui s’est accentuée ces dernières années, témoigne d’une 

volonté de démocratisation de la philosophie, rendant plus accessible au grand public et 

l’utilisant comme outil pour analyser et comprendre les enjeux de la société. La philosophie 

n’est plus seulement une discipline académique réservée aux spécialistes. Elle est de plus en 

plus mobilisée pour analyser les événements d’actualité, les enjeux sociaux, politiques et 

éthiques. 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  8 

 

Conçue dès son surgissement comme une pensée de rupture, la réflexion philosophique 

est une recherche perpétuelle et toujours renouvelée de la connaissance. En tant qu’aspiration 

et non possession de savoir, la philosophie se fonde sur une démarche fondamentalement 

critique. Celle-ci n’est pas uniquement une critique interne entre les philosophes et leurs 

philosophies, mais aussi une critique externe faite aux autres formes de savoirs. Son objectif 

n’est pas de démolir, mais plutôt reconstruire. Cette reconstruction que vise la philosophie n’a 

pas de limites. Elle s’étend à l’ensemble de la culture, c’est-à-dire tout ce qui peut être sujet de 

connaissances. Ce faisant, la philosophie a un rôle de régulatrice. C’est tout le sens de 

l’épistémologie concernant les théories scientifiques, l’esthétique pour l’art, la philosophie du 

journalisme pour les médias, etc. C’est dans cette perspective que (Jürgen Habermas, 1986, pp. 

24-25) écrit dans Morale et communication : « ce n’est pas seulement vis-à-vis des sciences 

que la philosophie se comporte comme la plus haute instance judiciaire, mais vis-à-vis de la 

culture dans son ensemble ». 

En réalité, avec les anciens, la plus grande partie de sa tâche était centrée sur des thèmes 

tels que la théorie de la connaissance et les questions dites métaphysiques. En effet, la 

philosophie est avant tout amour de la sagesse. Et le philosophe se définit par excellence comme 

un amoureux de la connaissance, contrairement au sophiste qui se décline possesseur de celle-

ci. Mais, il s’est avéré que depuis la naissance de la philosophie jusqu’à nos jours, on a assisté 

à l’émergence d’autres formes de savoirs (technologie, la médecine, la technique, 

l’informatique etc.) qui semblent participer grandement à l’épanouissement de l’homme à 

l’opposé de l’activité philosophique qui demeure encore dans son cadre spéculatif. Par 

conséquent, les philosophes modernes pensent que la philosophie doit s’imprégner de plus en 

plus de l’histoire du présent (actualité). Car, si elle continue sur sa lancée première, elle risque 

de déclassement par rapport à ces autres formes de connaissances. Dit autrement, même si la 

philosophie se définit, au préalable, comme amour de la sagesse, le philosophe ne doit pas être 

hors du temps. Le savoir auquel il vise n’a de sens que s’il peut servir dans la vie pratique. C’est 

indispensable pour lui, en tant que chercheur inassouvi, qu’il soit imprégné de ce qui se passe 

sous ses yeux, des faits concrets, de la réalité. C’est dans cette mouvance que nous assistons 

aujourd’hui à une forte présence des philosophes dans les médias. La question que nous jugeons 

incontournable est de savoir qu’est ce qui a réellement favorisée cette entrée de la philosophie 

dans la guérilla médiatique ? Peu importe les raisons, cet avènement de la philosophie dans les 

médias n’aurait jamais eu lieu s’il n’y avait pas d’entente entre les philosophes et les 

journalistes. Chacun d’eux a trouvé son compte dans cette collaboration. 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  9 

 

Appartenant à ce vaste champ des sciences humaines et sociales, la finalité de ces 

disciplines comme la philosophie, la sociologie, l’histoire etc. est non seulement d’aider 

l’homme à percer l’énigme liée à son existence et de participer à son épanouissement, mais 

aussi de comprendre les mystères de la nature qui l’entoure.  Le rôle premier du journaliste 

n’étant que de relater les faits, il a besoin le travail du philosophe ne serait-ce que par 

l’élucidation des concepts qu’il manipule. L’homme a horreur du vide. Il préfère plus une 

explication mythique qu’un simple silence. Or, dès ses débuts, la philosophie a retenu comme 

objectif primordial de clarifier les notions qu’elle utilise. De ce fait, les médias s’investissent 

davantage aux travaux des philosophes. Il leur faut ces penseurs qui serviront d’intermédiaires 

ou de médiateurs entre les champs de production culturelle et la sphère médiatique. 

Ainsi, différentes interventions prêtent à la philosophie un rôle à jouer dans les 

« événements qui saturent les médias ». (Malika Temmar, 2019, p. 13). Car, si l’on se réfère à 

Platon, le philosophe a la science de distinguer le bien du mal voire, de choisir le premier au 

détriment du second. Il a déjà effectué ce voyage dialectique qui consiste à quitter ce monde 

sensible, corruptible et faux, pour aller dans le monde des Idées, y chercher la vraie 

connaissance, pour enfin revenir dans le monde sensible et le partager avec ses semblables. 

(Platon, 2008). C’est évident que penser n’est pas exclusivement philosophique, mais bien 

penser est rattaché à cette activité. Par exemple, nombreux sont ceux qui pensent comme 

Jacques Derrida, en s’appuyant sur (Malika Temmar, 2019, p. 13)  que « le philosophe est celui 

qui prendra toujours de la distance par rapport au langage ; d’où son souci de distinguer 

différentes significations des termes qu’il utilise ».  

Ceci justifie, lorsque le journaliste invite le philosophe sur la scène médiatique, c’est 

souvent à la recherche de différence, de rupture, de nouveauté par rapport autres interventions 

qui y ont eu lieu. Les types de questions adressées aux philosophes dans les médias nous 

éclairent davantage sur l’image du philosophe établie par le journaliste. En ce sens que, par le 

fait uniquement d’attribuer le qualificatif de philosophique à un auteur ou à un texte par les 

médias suscitent des interventions dans le champ philosophique et dans l’espace public. La 

personne du philosophe est un mythe pour la société, chacun veut entendre sa parole. Il est 

perçu comme indispensable, sur ce tout ce qu’il dira doit être appliqué sans attendre. Parce que 

la philosophie est avant tout une discipline universelle et son intemporalité nous montre qu’elle 

a déjà réfléchi sur tous les thèmes, d’où sa pérennité. On a l’impression que le philosophe a la 

solution de tous nos maux. C’est pourquoi, le journaliste oriente généralement l’échange vers 

« les modalités déontologiques et l’appel aux valeurs ». (Malika Temmar, 2019, p. 6). 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  10 

 

De plus, selon l’opinion, la finalité de toute philosophie est d’aider les hommes à vivre 

heureux. Il en découlera que, quand un philosophe est interpellé sur les médias, c’est 

fréquemment pour faire appel à « la dimension du « vivre bien » de la philosophie, celle 

vertueuse (Malika Temmar, 2019, ibidem). En d’autres termes, le journaliste convoque le 

philosophe quand les esprits sont troublés par des événements terrifiants de la vie, pour qu’il 

apaise les cœurs, calme les consciences et adoucit « les inquiétudes du moment ». (Malika 

Temmar, 2019, p. 3). En ce sens que le philosophe a toujours les mots qu’il faut quand il le faut. 

N’est-ce pas ces trois grandes célèbres écoles philosophiques (Epicurisme, Scepticisme et 

Stoïcisme) ont consacré la majorité de leurs spéculations à la recherche de l’ataraxie : la paix 

intérieure, la tranquillité de l’âme ? Dit autrement, la morale philosophique est sollicitée dans 

les médias dans un contexte d’inquiétude où la question de survie est essentielle. 

L’alliance philosophie/journalisme est établie, les philosophes ne peuvent plus ignorer la 

question des médias. À notre ère, le journalisme bénéficie d’une toute puissance. C’est le 

« quatrième pouvoir » après le pouvoir exécutif, législatif et judiciaire  (Pierre Bourdieu, 1994, 

p. 3). Mais cette supposée puissance ne saurait l’exempter de subir les contraintes externes liées 

au poids du commercial, des géants du marché à savoir les annonceurs et les lecteurs. Ainsi, 

c’est par le biais des journalistes que ces derniers exercent leurs dominations sur les différents 

champs de production culturelle même les plus autonomes, comme ceux des philosophes, des 

juristes et des scientifiques. C’est pourquoi les conservateurs trouvent que même si la 

philosophie est contre tout dogmatisme, elle ne serait pas non plus une activité qui s’exerce 

dans l’espace public ou avec des étrangers. Par étrangers, nous entendons toute personne qui 

ignore les principes de la philosophie. Par prudence, on philosophe entre amis, pour ne pas 

sombrer dans le ridicule et les dérapages. 

Il est désormais évident que la philosophie ne peut plus faire l’impasse sur la question des 

médias, qu’elle traque jusque dans ses replis les plus discrets. En effet, la réflexion sur les 

médias s’impose avec force à la philosophie contemporaine, qui se doit de l’explorer, y compris 

dans ses manifestations les plus invisibles. Elle doit jeter un regard sur la conduite des médias : 

les cerner et circonscrire. Ses perspectives se trouvent davantage sur les pratiques 

journalistiques et techniques. De ce fait, l’association philosophie et journalisme devient plus 

inévitable. Dans quelle mesure cette collaboration peut-elle être bénéfique pour l’espace 

publique ? Quelle attitude adoptent les philosophes face à la question des médias ? 

Par rapport à cette question, deux camps de philosophes se dessinent. D’une part, nous 

avons ceux qui sont pour la conservation de l’histoire philosophique légué par les anciens. Ils 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  11 

 

refusent une quelconque liaison avec les médias. « Il y a en effet une pérennité de vivre et de 

penser, par quoi Aristote ou Leibniz sont nos contemporains ou peuvent l’être et qui vaut mieux 

que la mode ». (Louis Pinto, 1994, p. 34). Ils préfèrent s’enfermer dans leurs citadelles 

d’hommes de science, confiner entre eux. D’autre part, il y a aussi ceux qui militent pour 

l’ouverture de la discipline vers de nouvelles destinations en ce sens que « la modernité de la 

philosophie commence avec l’irruption de l’actualité dans l’horizon de la pensée philosophique 

en lieu et place de l’éternité ». (Patrick Champagne, 2019). Ce groupe est divisible en deux sous 

parties. Nous avons aussi ceux qui tentent de penser la modernité avec l’impact des médias. 

Cependant, quand le philosophe est interpellé sur les médias, c’est souvent pour apporter une 

réflexion sur une actualité brûlante, des questions du moment. Il peut être aussi sollicité pour 

faire ce que l’on nomme communément le journalisme philosophique. 
 

2.   Morale communicationnelle 
 

2.1.   L’éthique en philosophie et en journalisme 
 

L’éthique, en philosophie et en journalisme, partage des fondements communs mais se 

manifeste différemment.  En philosophie, l’éthique est une discipline qui étudie les principes 

moraux et les jugements de valeur, cherchant à déterminer ce qui est bien ou mal, juste ou 

injuste. En d’autres termes, l’éthique philosophique examine ce que les individus devraient faire 

et comment ils devraient agir. Quant à l’éthique journalistique, définit les règles de conduite 

que les journalistes doivent respecter dans l’exercice de leur fonction. Parmi les principes 

éthiques du journalisme, on retrouve la véracité, l’objectivité, l’équité, la confidentialité et la 

responsabilité. 

Tout comme la question « Qu’est-ce que la philosophie ? », celle « Qu’est-ce que 

l’éthique ? » nous ramène à une étude multidimensionnelle. Comme beaucoup de penseurs, les 

philosophes tentent aussi de fournir une réflexion à cette interrogation. Au-delà de mettre en 

place un discours rationnel (les classiques) sur ce concept, des philosophes modernes, soucieux 

de l’ampleur de la communication de nos jours, évoquent la notion d’éthique de la 

communication publique. D’où cette interrogation : quel est le statut du discours philosophique 

en éthique ? 

Même si beaucoup de philosophes abordent cette notion à partir de Wittgenstein et que 

de nombreuses d’études partent de ses textes, le philosophe autrichien n’a pas formulé une 

pensée spécifique sur celle-ci. Seuls des éléments éparpillés dans ses écrits nous font penser 

l’éthique. Suite à sa « Conférence sur l’éthique », François de Montigny publie un article en 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  12 

 

guise de commentaire sur la position de Wittgenstein en éthique. Ce dernier la définit comme 

étant « l’investigation de ce qui a une valeur, ou de ce qui compte réellement, ou j’aurais pu 

dire encore que l’éthique est l’investigation du sens de la vie, ou de ce qui rend la vie digne 

d’être vécue, ou de la façon correcte ».  (François de Montigny, 2015, pp. 378-379). 

Étant donné sa portée dans la vie de l’individu, tous les discours adressés à son encontre 

se valent. Dans la mesure où personne n’est en mesure de prescrire une éthique absolue même 

en s’appuyant sur un fondement spécifique. Ainsi, la philosophie qui se décline généralement 

comme recherche de la vérité, voire Hegel qui la définit comme possession de la vérité, ne doit 

jamais prétendre détenir une vérité éthique. En effet, quand le philosophe se prononce sur 

l’éthique, c’est simplement en tant que sujet individuel et non en tant que représentant de 

l’instance philosophique. C’est tout le sens de ces propos de R. P. Droit, cité par Malika 

Temmar dans « La philosophie dans la presse écrite : le cas des entretiens » : « en outre, je ne 

saurais parler au nom de « la » philosophie, qui est multiple, diverse, traversée de quantités 

d’écoles et de querelles. Je ne revendique donc que mon regard, celui d’une subjectivité qui 

s’efforce de réfléchir, de discerner des éléments à creuser ». (Malika Temmar, 2019, p. 8). En 

d’autres termes, le philosophe ne doit pas rattacher cette notion à aucunes pensées ou doctrines 

philosophiques. En éthique, sa parole est au même niveau que les autres voix qui s’y 

prononcent. Elle peut indiquer un chemin à suivre pour accéder à une bonne, sans jamais 

contraindre qui que ce soit à le suivre. 

L’éthique doit provenir dans la théorie de l’action. C’est à partir de nos pratiques 

quotidiennes qu’on doit trouver un principe moral à adopter. Nous n’avons « plus besoin de 

construction métaphysique, allons voir dans nos pratiques et le tour est joué ». (François de 

Montigny, 2015, pp. 97-98). En effet, François de Montigny cherche un fondement individuel 

et circonstanciel de l’éthique, car cette notion est variable, donc la bonne façon d’agir doit être 

mue par une conscience inférieure. Il en découlera qu’une chose est jugée bonne selon son but, 

son efficacité, son impact. Étant connu bien entendue qu’elle est la connaissance qui nous 

permet de distinguer le bien du mal. Or le bien doit se suffire à lui-même, l’éthique relève donc 

d’une supériorité qui surpasse l’entendement humain. Par conséquent, l’homme ne peut que 

fournir une éthique relative. « Il me semble évident que rien de ce que nous pourrions jamais 

penser ou dire ne pourrait être cette chose, l’éthique ; que nous ne pouvons pas écrire in livre 

scientifique qui traiterait d’un sujet intrinsèquement sublime et d’un niveau supérieur à tous 

autres sujets ». (François de Montigny, 2015, p. 377). 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  13 

 

La modernité est marquée par l’explosion de la communication publique dans le monde 

avec l’influence des médias. Ainsi des questions d’ordre moral, voire éthique, comme le conflit 

d’intérêt et la diffamation sont souvent soulevées dans la communication publique. C’est dans 

cette optique que Gilles Gauthier disait : « l’éthique et la communication sont aujourd’hui, 

chacune de leur côté, fort à la mode ». (Gilles Gauthier, 1990, p. 121). Ce phénomène est dû 

par le manque de confiance dont souffrent les acteurs de la communication publique. L’éthique 

devient alors un élément central dans le débat communicationnel. Le journalisme, fréquemment 

soupçonné de tromperie et de manipulation, nous servira d’illustration dans notre étude. 

L’éthique de la communication doit être immanente dans la communication elle-même. 

Il nous faut accorder une grande importance au langage spontané, quotidien et commun de ces 

agents ; puisque l’association entre philosophie morale et communication publique ne font 

toujours pas bon ménage. Elles agissent dans des domaines contraires. La première est dans 

l’abstrait, la spéculation alors que la seconde est dans la pratique, l’action. Par conséquent, des 

études empiriques, plus particulièrement qualitatives, effectuées par Rilla D. Mills dans les 

quêtes et sondages concernant la conception et la considérations de l’éthique journalistique, 

nous montrent deux conceptions distinctes de la moralité communicationnelle : « suivant une 

première vue des choses, minoritaire, l’éthique serait relative à un sens extra-professionnel de 

la moralité […] La seconde conception, largement majoritaire, de l’éthique journalistique est 

celle qui identifie à un idéal d’objectivité ». (Gilles Gauthier, 1990, pp. 128-129). 

Malgré les différentes et nombreuses tentatives (scientifiques, rationnelles ou religieuses) 

d’asseoir l’éthique sur un socle ne nous conduisent guère à une éthique absolue. Les acteurs de 

l’information et de la communication ne se lassent pas et recourent à la déontologie comme 

principe éthique dans le journalisme. Une étude comparative entre l’éthique et la déontologie 

menée par Alexandrie CIVARD-RACINAIS sur la déontologie des journalistes montre que : 

« la déontologie relève donc de la sphère publique, à la différence de l’éthique-ensemble des 

idées de quelqu’un sur la morale qui appartient à la seule sphère privée ». (Mamadou Ndiaye, 

2020). De ce fait, on peut voir en éthique quelque chose de tout à fait individuel et personnel 

contrairement à la déontologie qui est une affaire publique. 

 

2.2.   La déontologie des journalistes 

De plus en plus, exercer la profession des journalistes est contraignant. Deux phénomènes 

en sont les causes : d’une part, nous avons, l’insécurité de l’emploi. À la sortie de la formation, 

les étudiants peinent pour l’insertion. La demande est supérieure à l’offre. Il s’y ajoute une soif 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  14 

 

de déontologie pour combler le déficit confiance du public. D’autre part, nous avons l’influence 

du marché de l’économie et du marché politique. « Le risque de confusion entre les intérêts de 

l’information et ceux de la promotion est bien sûr d’autant plus grand que l’économie d’un 

média est dépendante des annonceurs ». (Éric Rodhe, 2003, p. 24). L’irruption de la technologie 

dans ce champ vient couronner le tout. Le déficit de confiance du public envers les journalistes 

s’élargit ; ils sont « incapables de résister « aux pressions des partis politiques et du pouvoir » 

ainsi qu’aux pressions de l’argent ». (Alexandrine Civard-Racinais, 2003, p. 8). On est en face 

d’une crise morale. D’où l’implication de nombreuses personnalités externes de la profession 

dans l’établissement des règles déontologiques. 

Suite aux dérapages récurrents dans le journalisme, le débat sur l’éthique et la déontologie 

des journalistes est au cœur des revendications. Certains en doutent, ils se permettent même 

d’insinuer une « incertaine éthique » alors que d’autres gardent l’espoir et tentent 

inlassablement de définir et de redéfinir les règles déontologiques. (Alexandrine Civard-

Racinais, 2003, p. 40). En effet, nombreuses sont les conditions qui favorisent les 

comportements déviants. Parmi lesquelles on peut citer : distorsion, falsification, 

uniformisation, etc. 

Distorsion, c’est quand « les médias donnent une image biaisée d’un fait ou évènement ». 

(Éric Rhode, 2020, p. 8). Il s’agit d’opérer une sélection intentionnelle dans l’information à 

fournir, en diffusant une partie et taisant l’autre qui est souvent indispensable pour saisir celle-

ci dans son ensemble. Cela ne veut pas dire que l’information est fausse mais juste incomplète. 

Ceci provient souvent d’un parti pris qu’à un média vis-à-vis de certaines situations. Un 

journaliste est avant tout un individu évoluant dans une société avec ses envies, désirs et 

idéologies. Cependant, quand il exerce l’activité journalistique, il doit mettre en retrait toutes 

ses considérations, en se préoccupant seulement de relater fidèlement les faits. Ce parti-pris, 

c’est lorsqu’il cède « à des convictions personnelles ou à de préjugés ». (Éric Rhode, 2020, p. 

42). 

En effet, la falsification existe lorsque les médias se versent dans la tromperie. On parle 

de falsification dans le cas des médias mensonges ou désinformations. Elle peut être 

intentionnelle ou non intentionnelle. Pour le premier cas de figure, la tromperie est volontaire, 

voire manigancée et fabriquée par le journaliste qui a d’autres soucis « que la transcription la 

plus vraie possible » de l’information. (Mamadou Ndiaye, 2020, p. 44). La crainte, la peur, la 

menace provenant d’agents extérieurs peuvent être aussi la cause. Le journaliste s’attarde sur 

des futilités pour éloigner le public de la vérité pour une complaisance consciente. Par contre, 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  15 

 

dans l’autre, c’est quand le journaliste déforme involontairement la réalité.  Comme la 

distorsion, il omet un élément essentiel dans le compte rendu. Contrairement à celle-ci, c’est 

une erreur de bonne foi. Car, par manque de compétence, d’expérience ou de formation, le 

journaliste peut négliger des séquences nécessaires dans l’analyse du document. Ainsi, ses 

recherches se basent sur de simples opinions et non d’une quelconque connaissance. Il donne 

du crédit à ce qu’il ne fallait pas ou en prive à ce qu’il en fallait : « la part cachée qu’il serait 

plus pertinent de mettre au jour ». (Mamadou Ndiaye, 2020, p. 54). 

En ce qui concerne l’uniformisation, elle part du constat selon que les médias produisent 

dans un sens univoque. En effet, « l’une des caractéristiques de l’espace publique est son 

pluralisme : pluralismes des journaux, pluralisme des médias ». (Patrick Champagne, 1998, p. 

168). Le pluralisme, au lieu d’instaurer la diversité, la divergence d’opinion ou d’apporter du 

nouveau, de différent, nous conduit à une production similaire, monotone, centripète, c’est-à-

dire absence d’originalité et de pertinence, voire installe la concurrence entre les médias. Pas 

n’importe laquelle, il s’agit d’une concurrence malsaine. Ils produisent dans le même sens, les 

médias peuvent être différents par appellation, mais leurs contenus d’émission restent les 

mêmes. Les médias se copient mutuellement dans leur programme. En d’autres termes, 

l’uniformisation, c’est aussi quand les médias « se succèdent dans le même ordre, pour dire à 

peu près les mêmes choses ». (Éric Rhode, 2020. 47). Par exemple, pour interpréter une 

actualité dominante, les journalistes fournissent une analyse semblable. « Le phénomène est 

récurrent entre médias directement concurrents au sein d’une famille de médias ». (Éric Rhode, 

2020). On a l’impression que les médias s’observent et s’influencent mutuellement, ce sens que 

les journalistes passent d’un média à un autre pour les questions financières ou de notoriété. 

Rares sont aujourd’hui ceux qui démissionnent pour des préoccupations éthiques et/ou 

déontologique. 

Compte tenu de toutes ces remarques déplorables, les journalistes militent pour la cause 

de chartes et codes déontologiques pour réguler et valoriser leur travail. Les plaintes liées soit 

à la diffamation soit à l’atteinte de la présomption d’innocence et du droit de l’image dont ils 

font constamment l’objet ne font que réduire davantage leur crédibilité aux yeux du public. 

Rappelons qu’aujourd’hui, le public jouit d’un pouvoir de sanctionner les médias. Toutefois, ce 

pouvoir doit être relativisé au sens où il doit posséder la culture requise pour cela. Quoi qu’il 

en soit, son implication devient plus prononcée que par le passé où il était réduit au simple statut 

de consommateur, incapable de se prononcer sur la qualité de l’information diffusée. 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  16 

 

En gros, « la déontologie journalistique représente un ensembles de règles qui régissent 

la conduite du journaliste à l’égard de ses confrères, de son public, de la société ». (Alexandrine 

Civard-Racinais, 2003, p. 3). Naturellement, seuls les journalistes devraient ériger ces règles. 

Toutefois, face à leurs désaccords de convenir sur une instance de contrôle  durable, le travail 

du juge judiciaire y est inclus.  Ainsi, l’interdiction de diffamer comme principe déontologique 

est inspirée de « la jurisprudence des cours et des tribunaux ». (Alexandrine Civard-Racinais, 

2003, p. 5). Parallèlement, des règles internes deviennent parfois des lois. C’est l’exemple « du 

droit de réponse ». (p. 6).  Il est désormais « prévu par l’article 13 de la loi 19 juillet 1881 ». 

(Alexandrie Civard-Racinais, 2003). C’est pour montrer qu’il peut exister une complémentarité 

entre la loi et la déontologie des journalistes. Là où l’un ne peut plus agir, l’autre continue de 

le faire. Pour assurer la permanence car les journalistes en ont plus que jamais besoin surtout 

avec la tentation qui fuse de partout. Pourtant, l’ambition de créer une autre instance de contrôle 

anime les journalistes : il s’agit du conseil de presse. 

Cependant, pour mettre fin aux dérapages récurrents dans le journalisme, il faut 

dorénavant que la Cour, les tribunaux prennent en main les questions liées à la conduite des 

journalistes, c’est-à-dire le comportement qu’ils doivent adopter vis-à-vis de la société. 

Désormais, c’est le juge qui libère sur les droits et les devoirs des journalistes. Ce qui justifie 

l’expression les « médias sous contrôle judiciaire » dans la mesure où les journalistes donnent 

souvent un volet illimité à la liberté d’expression journalistique. (Pascal Mbongo, 2011, p. 23). 

C’est pourquoi des articles sont en vigueur pour bien expliciter cette liberté et pour montrer 

qu’elle contient en même temps des réserves comme toute loi naturellement. La déontologie 

journalistique, de cette façon, vise à garantir l’intégrité, l’indépendance et la crédibilité de 

l’information, assurant ainsi la confiance du public. 

 

Conclusion  

En guise de notre analyse, on peut retenir que les médias, dans une nouvelle perspective, 

sont envisagés comme un système complexe en constante évolution, influencé par la 

technologie et façonnant la société. Les médias ne sont plus seulement des diffuseurs 

d’information, mais aussi des acteurs clés dans la construction de la réalité, l’influence des 

opinions et la formation des identités. L’objectif assigné, à travers cette étude était de 

comprendre les dérives et les tensions sociales liées à la conduite des médias dans le but  

d’apporter une contribution à ce débat. Avec l’essor des médias, nous sommes en face d’une 

crédibilité en disparition et le risque de voir advenir une perte de confiance irréversible du 

public.  Parce qu’en observant de près la conduite des médias actuellement, on se rend compte 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  17 

 

qu’ils ont grandement passé à côté de leur objectif : rétablir la vérité en toute honnêteté. On 

note une absence de rigueur permanente chez les journalistes et les attaques du public se 

multiplient « depuis une vingtaine d’années en raison d’une suite de dérapages ». (Éric Rhode, 

2020, p. 40). Médias mensonges, désinformation, atteinte à la vie privée et compromis avec les 

contraintes externes en sont de parfaite illustrations. Bref, pour réduire les dérives et les 

dérapages des médias, il est essentiel de promouvoir l’éducation aux médias, renforcer 

l’autorégulation des médias, encourager la diversité des sources d’informations et 

responsabiliser les citoyens. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  18 

 

Références bibliographiques 

AUSTIN John Langshaw, 1970, Quand dire, c’est faire, Paris, Edition du Seuil. 

BRETON Philippe, PROULX Serge, 2006, L’explosion de la communication à l’aube du XXIᵉᵐᵉ 

siècle, Montréal, Boréal.  

BRYON-PORTET Céline, 2007, « Les enjeux de l’information et de la communication », D’un 

prétendu dévoiement des médias : les origines philosophiques d’un discrédit, Volume. 

BOURDIEU Pierre, 1994, « L’emprise du journalisme », Actes de la recherche en sciences 

sociales, 101-102, pp. 3-9. 

CHAMAGNE Patrick, FRENCZI Thomas, L’HOMME Alain, ROMAN Joël, 

ZOURABICHVILI François, « Philosophie et journalisme », Les cahiers du journalisme, n°4, 

1998, pp. 164-169. 

CIVARD-Racinais Alexandrie, 2003, La déontologie des journalistes : principes et pratiques, 

Paris, Ellipses. 

GAUTHIER Gilles, « L’éthique de la communication publique : une approche analytique », 

Communication, Information Médias théories, volume 11 n°2, automne 1990, pp. 120-152. 

HABERMAS Jürgen, 1986, Morale et communication : conscience morale et activité 

communicationnelle, Cerf. 

MAGGIORI Robert, 2011, Le métier de critique : journalisme et philosophie, Paris, Seuil. 

MEUNIER jean Pierre, PERAYA Daniel, 2015, Introduction aux théories de la 

communication : analyse sémio-pragmatique de la communication médiatique, Louvain-la-

Neuve, de Boeck. 

MBONGO Pascal, 2011, Collectif, 2011, « La fabrique juridique de la liberté d’expression 

journalistique », in Philosophie juridique du journalisme : la liberté d’expression journalistique 

en Europe et en Amérique du Nord, Paris, Edition mare-martin. 

MONTEBOURG Arnaud, « Le juge judiciaire de la déontologie des journalistes », Légipresse, 

n°101, mai 1993. 

MONTIGNY François, 2015, « Statut de la philosophie en éthique : Wittgenstein et sa 

conférence sur l’éthique », Revue métaphysique et de la morale, Presses Universitaires de 

France, n°87, pp. 377-388. 

PINTO Louis, 1994, « Le journalisme philosophique » Actes de la recherche en sciences 

sociales, vol. 101-102, mars 1994, L’emprise du journalisme, pp. 25-38. 

PLATON, 1967, Gorgias, Paris, GF Flammarion. 

PLATON, 2008, 2011,  La République VIII, Paris, Flammarion. 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI


 

 

   

https://centrecaris.net/Revue-MIRI  19 

 

RHODE Éric, 2020, L’éthique du journalisme, Presses Universitaires de France, Humensi, 

Paris. 

LÉVY Bernard Henri, 1977, « Philosophie par gros temps », cité par Vincent DESCOMBES ? 

Le Nouvel Observateur, éd. De Minuit, 12 mars. 

TEMMAR Malika, 2019, « La philosophie dans la presse écrite : le cas des entretiens » ; 

Argumentation et Analyse du Discours, Université de Tel-Aviv.  

ZOLA Émile, 1898, « J’accuse », L’Aurore, le 13 janvier. 

 

 

https://centrecaris.net/Revue-MIRI

